
Algunas 
reflexiones 
sobre el poder y 
la mujer

El poder y la mujer son importantes desde el momento 
en que se interrelacionan y se significan mutuamente en la 
vida cotidiana. La preocupación en este trabajo consistió 
en relacionar áreas hasta ahora insuficientemente 
vinculadas —como el poder y la situación de 
subordinación de la mujer— frente a cambios que se están 
dando en distintos niveles de la realidad social y política, 
con implicaciones importantes para hacer de las mujeres 
sujetos actuantes de su propio proceso de transformación 
y portadoras de una nueva racionalidad social.

En primer lugar esto nos lleva a plantear una vez más la 
pregunta sobre la naturaleza del poder, aspecto esencial 
sobre el que las ciencias sociales no han podido dar aún 
una respuesta satisfactoria(1) y que se replantea hoy desde 
diferentes perspectivas "casi siempre en términos 
generales y en consecuencia un poco metafísicos" (2). Sin 
embargo, la importancia del fenómeno del poder para 
conocer bien qué es el Estado o para profundizar en la 

esfera de lo político explica su vigencia como inquietud 
intelectual del pensamiento político occidental (3)

Cabe señalar que hablar del poder en general no 
resulta el tratamiento más adecuado sobre el tema porque 
esta generalización no puede dar cuenta de las 
manifestaciones diversas y concretas del fenómeno (4). La 
historiedad es una característica del poder que considera 
sus distintas configuraciones a lo largo de la historia y 
según las diferentes formaciones sociales. Esta 
diferenciación es importante porque, como bien lo precisa 
Gilberto Giménez, los fundamentos, los mecanismos y la 
eficacia social del ejercicio del poder son diferentes según

se trate de una sociedad primitiva, de una sociedad feudal 
o de una sociedad capitalista avanzada.

En segundo lugar tampoco es homogénea la categoría 
mujer y la naturaleza social de los papeles que se le 
asignan, lo que significa reconocer importantes diferencias 
en las funciones de la mujer por períodos históricos, 
situación de clase y cultura dominante. Sin embargo, si lo 
que define a la mujer es el hecho de la reproducción 
biológica, cualquier intento de especificidad histórica o 
teórica pierde sentido, lo que otorga a la categoría mujer 
—desde una concepción de reduccionismo biológico— un 
carácter "ahistórico" y "atemporal" (5). También se ha 
observado que otros términos relacionados con la mujer 
como la división del trabajo por sexo, familia, matrimonio, 
trabajo doméstico, son frecuentemente utilizados con un 
tratamiento insuficiente de lo histórico y cultural(6), sin que 
se pueda soslayar el hecho que ello entraña algún grado 
de dificultad, tanto desde el punto de vista teórico como 

desde el analítico.

Estas apreciaciones no significan que no se puedan 
decir generalidades tanto sobre el poder como sobre la 
situación de subordinación de la mujer, pero la 
generalidad expresada al respecto no debe "ser 
interpretada como la expresión conceptual de una 
esencia, sino como esquematización nominal de ciertos 
rasgos comunes extraídos por comparación de las 
diferentes formas históricas del fenómeno" (7).

1. Los Fenómenos del Poder y de la Subordinación de 
la Mujer.

El poder es uno de los fenómenos centrales de la vida 
social. Esta problemática ha sido investigada y estudiada 
de manera más importante en el plano de la filosofía 

Lucila Díaz Ronner

* Este trabajo fue presentado como ponencia en el taller sobre "Metodología 
de la Investigación sobre la Mujer" en el Foro No Gubernamental de la 
Conferencia de Naciones Unidas del Final de la Década de la Mujer, que 
tuvo lugar del 9 al 19 de Julio de 1985



política y en lo que corresponde al campo de las ciencias 
sociales, a partir del análisis ya clásico de Max Weber. 
Para este autor, las relaciones de mandato y obediencia 
que se hallan típicamente contenidas en la relación 
política, tienden a basarse no solamente en la pura 
costumbre sino también y principalmente en un específico 
fundamento de legitimidad (este poder legítimo es 
frecuentemente designado con la palabra "autoridad").

En su sentido más general, el poder designa la 
capacidad o posibilidad de obrar, de producir efectos; y 
puede ser referido tanto a individuos o grupos humanos 
como a objetos o fenómenos de la naturaleza.

Desde el punto de vista específicamente social el poder 
puede convertirse de genérica capacidad de hacer algo 
por sí mismo, en capacidad de hacerlo por medio de otros 
o sea, en "la posibilidad de disponer de la capacidad de 
acción de otros para lograr ciertos fines".(8) Ello supone 
algún tipo de dominio sobre los otros y la situación de 
desigualdades en las relaciones sociales.

El poder en singular, el del Estado, al que el 
pensamiento marxista sitúa en la sobre estructura de un 
modo de producción —el que se expresa en la ley, en la 
ideología y también en la represión— se encuentra 
"relativizado", "relacionado" por Michel Foucault con otros 
poderes en plural y acompañados de un genetivo (poder
del patrón, del padre de familia, del maestro de escuela, 
etcétera).

Al haberse privilegiado las relaciones de clase y su 
lógica referidas al plano macro-político, otras dimensiones 
sociales han quedado ocultas, como las dimensiones 
socio-culturales, el ámbito de las relaciones familiares y de 
las relaciones sexo masculino-femenino, que son parte del 
sistema del poder social y remiten a cuestiones de fondo 
desde la perspectiva de la mujer. En este sentido el 
sistema de poder social queda incompleto al no estar 
expresado ni desarrollado todo el sistema de pautas de 
conducta interpersonales en las que se inscriben
relaciones de poder concretas y cotidianas. O lo que, 
siguiendo el pensamiento de Foucault, podemos llamar el 

"ejercicio cotidiano del poder".

Foucault sostiene que el "poder no está localizado en el 
aparato del Estado, y que nada cambiará en la sociedad si 
no se transforman los mecanismos de poder que 
funcionan fuera de los aparatos del Estado, por debajo de 
ellos, a su lado, de una manera mucho más minuciosa, 
cotidiana" (9). En el análisis de los micropoderes que se 
ejercen a nivel cotidiano, Foucault subestima el aparato 
del Estado, desde una visión ascendente del poder, desde 
los microprocesos del poder, sin dialectizar este análisis 
descendente —escribe Gilberto Giménez— por medio de 
un análisis descendente desde la dominación global; ya 
que este mecanismo puede también incidir en los 

micropoderes" para imprimirles cierta orientación global 
favorable a determinados intereses" (10).

Frente al planteamiento policéntrico del Foucault está la 
posición del Althusser para quien "todo es político" 
—afirmación que si bien no difiere esencialmente de la de 
Foucault de que el "poder está en todas partes"— rechaza 
la distinción entre estado y sociedad civil y localiza la 
emergencia del poder en los aparatos ideológicos del 
estado que son parte de la sociedad pero "como 
prolongación de los mecanismos de control del estado 
sobre la sociedad civil" (11).

Siguiendo el pensamiento de Foucault se destaca el 
hecho que ni siquiera el estado moderno agota la totalidad 
de las relaciones de poder vigentes en una sociedad (12). 
Según Carla Paquinelli el resultado más interesante al que 
se está llegando en el debate sobre el estado consiste "no 
tanto en la crítica del carácter separado de las formas 
burguesas de la política, sino en la búsqueda que la 
continúa, de la política más allá de los confines del estado, 
es decir, en haberla encontrado en la sociedad civil y en 
sus aspectos más ocultos, como lo privado" (13).

Foucault en su análisis sobre el poder a partir de sus 
átomos, es decir de sus formas intersubjetivas (como el 
núcleo familiar, las relaciones sexuales, domésticas e 
interpersonales) pone en un primer plano lo fundamental 
referido a la opresión específica de la mujer constituida por 
su mundo de lo experiencial privado y cotidiano.

Considerada la familia como un micropoder, la división 
sexual del trabajo implica esencialmente una 
diferenciación de poder o dominación por la que las 
mujeres son relegadas a una situación de aislamiento y de 
subordinación (que definen su identidad en términos 
primordialmente domésticos: esposa, madre, ama de 



casa) con implicaciones importantes para su participación 
pública y política. De acuerdo con la división ideológica de 
la sociedad en cuanto al mundo público masculino y al 
mundo privado, doméstico de la mujer, la esfera de lo 
privado y lo personal está situada fuera de la producción
social o de la ley del valor y por ello es juzgada irrelevante 
para la reproducción de las relaciones capitalistas de 
producción. El matrimonio y la familia, el lugar de trabajo 
no remunerado de la mujer se sitúan claramente dentro de 
este espacio privado.

Excluida de la participación social pública, la mujer está 
destinada desde su ámbito familiar a todas las funciones 
contingentes de la vida cotidiana y a proporcionar una 
serie de servicios sociales —como el cuidado de los niños, 
la preparación de los alimentos, distintos tipos de limpieza, 
la atención de enfermos y ancianos, etcétera— de los que 
se sirve la colectividad sin ninguna contrapartida. Estas 
funciones específicas le son atribuidas con el carácter de 
"natural" y aún muchos textos marxistas no solamente no 
cuestionan la división del trabajo por sexo, sino que la 
utilizan como un dato dado para explicar la desigual 
participación del hombre y la mujer en el mercado laboral. 
(14).

Aunque se redefiniera la división doméstica del trabajo, 
el hecho que la mujer sea considerada la propiedad sexual 
del hombre impide la eliminación de su fuente de 
subordinación, "producida por el sistema de reproducción 
social predominante en la sociedad de clases" (15)

Partiendo del reconocimiento de la complejidad de la 
división sexual del trabajo, dado los múltiples niveles en 
que funciona, su planteamiento resulta fundamental tanto 
como componente esencial de la construcción social del 
género(16) como explicativo de la situación de 
subordinación que afecta a las mujeres, y que incide 
negativamente en el hecho que éstas puedan —desde esa 
posición— administrar directamente su propio poder.

Las consideraciones anteriores llevan a destacar que la 
división del trabajo por sexo no puede analizarse en 
términos estrictamente económicos, ya que la "no 

valoración" sistemática del trabajo de la mujer está 
directamente relacionada con la naturaleza social de las 
relaciones entre los sexos (17)

Como lo expresa Stolcke "lo que explican las jerarquías 
sexuales no son las diferencias fisiológicas como tales 
sino el uso social que de ellas se hace y el significado que 
se les atribuye" (18).

En este contexto, las jerarquías sexuales expresan 
relaciones de poder basadas en desigualdades sociales. 
Como bien lo precisara Leacock la existencia de papeles 
sexuales diferenciados no implica necesariamente 
subordinación o jerarquía sino que depende del sistema 
social en el que se den. (19)

Esta perspectiva globalizante conlleva a destacar la 
existencia de un sistema de poder aplicable a toda una 
estructura social basada en relaciones disimétricas, en 
oposición a la concepción subjetivista del poder expresado 
en términos de relaciones puramente intersubjetivas (o 
sea la confrontación "voluntad dominante" —"voluntad 
dominada"). Desde esta visión estructural "el poder tiene 
como base y fundamento una estructura objetiva de 
desigualdad social" (20).

Esta misma perspectiva es también reconocida por 
Foucault cuando expresa: "las relaciones de poder no se 
hallan en posición de exterioridad con respecto a otros 
tipos de relaciones (procesos económicos, relaciones de 
conocimiento, relaciones sexuales), sino que le son 

inmanentes en cuanto que son efectos inmediatos a las 
divisiones, desigualdades y desequilibrios que allí se 
producen" (21)

Siguiendo el pensamiento de Foucault en relación con 
el "ejercicio del poder" y el "anonimato de las grandes 
extrategias", éstas sólo pueden explicarse a través de una 
base estructural: "los mecanismos estructurales de la 
reproducción social o institucional" (22)

De lo contrario, ¿Cómo explicar la reproducción de la 
desigualdad social y, en el caso específico de las mujeres, 
la permanencia de la subordinación por sexo, tanto en los 
países capitalistas, como en los socialistas en los que la 
desigualdad social (basada en el sexo) no ha sido 
eliminada aunque aquéllas no estén sujetas a una 
explotación de clase? (23).

Sobre el desarrollo de estos mecanismos, cabe



considerar que la eficacia de su funcionamiento está 
fundada en las "posiciones" objetivas que tienen los 
agentes dentro del conjunto de las relaciones sociales y 
"no en la subjetividad de los protagonistas individuales o 
colectivos que los ocupan" (24).

De esta forma, las prácticas del poder atraviesan lo 
social en múltiples intercambios entre lo privado y lo 
público y en una diferenciación (no desarticulada) de 
escalas del espacio social, en el que se distingue el 
espacio propio del poder político de otros espacios, como 
el de las relaciones personales o el de las familiares.

2. Nuevos Conflictos, Nuevos Protagonistas.

En el umbral del siglo XXI ciertos fenómenos muestran 
un panorama inquietante para las sociedades modernas, 
la difusión incontenible de las armas nucleares, 
desempleo y agudización de los desequilibrios sociales en 
los países capitalistas avanzados, problemas ecológicos, 
aumento del deterioro de vida en los países en vías de 
desarrollo, entre otros. Frente a la complejidad de esta 
situación, el filósofo Jürgens Habermas señala los límites 
del Estado social e intervencionista que —basado en la 
utopía de la sociedad del trabajo— surgió en el período de 

reconstrucción de posguerra para asegurar una pacífica 
coexistencia entre democracia y capitalismo (25).

Los éxitos que acompañan una primera fase de 
desarrollo del Estado social se convierten en dificultades 
cuando a partir de los años 70's se perciben sus 
limitaciones en la definición de formas futuras de vida 
colectivamente mejor y menos amenazadas.

En la base social se han acumulado necesidades, 
rechazos y resistencias que provocan brotes de 
insurgencia civil los que —con aspiraciones de 
democracia, autonomía, solidaridad y autogestión—, dan 
lugar a la crítica de la política o, en otros términos, a la 
forma de hacer política.

Al decir de Aldo Rovatti, se vislumbra la práctica de una 
nueva racionalidad política (cada vez más alejada de las 
formas tradicionales de la racionalidad política, totalmente 
apegada a las instituciones y al estado) y que se 

manifiesta en una multiplicidad de comportamientos, de 
elecciones y de auto-organización. La imagen de poder 
que se configura a partir de esta nueva racionalidad ya no 
representa la máquina represiva ni la actual racionalidad 
de poder sino "un poder articulado que tiende a pasar del 
control al autocontrol, a la autorregulación, a la 
autolimitación de los sujetos; que se descentra y se 
localiza invistiendo cada vez más a los sujetos en su 
individualidad" (26).

La recuperación de espacios sociales y ámbitos de vida 
que fueron neutralizados por el desarrollo histórico del 
estado, la defensa de la integridad y autonomía de los 
estilos de vida frente a los imperativos de la economía y el 
estado, o la transformación de formas de vidas superadas, 
requieren de una combinación innovadora de poder y 
autolimitación.

Estos planteamientos nos permiten ubicar una serie de 
fenómenos y movimientos sociales que han tenido lugar 
en años recientes. Entre éstos se encuentran el 
movimiento ecologista, la anti-psiquiatría, la insurgencia 
autogestionaria estudiantil y los movimientos urbanos 
populares. De estos movimientos emanan una cantidad de
demandas que retan el orden dominante a diferentes 
niveles y con diferente intensidad. Estas luchas 
permanecen latentes y pueden configurar espacios 
públicos autónomos, susceptibles de comunicarse entre sí 
y conformar una voluntad colectiva basada en la 
solidaridad (27)

A la evolución del análisis sobre la búsqueda de formas 
distintas de socialización, ha contribuido en gran parte la 
teoría feminista que, al poner en el centro de su análisis los 
rasgos particulares de la opresión de la mujer desde el 
nivel de su núcleo básico: la familia, revela la forma distinta 
en que la sociedad ordena lo masculino y lo femenino, a 
través de la división sexual del trabajo. Lo fundamental de 
este análisis consiste en haber puesto en el plano de lo 
político el mundo de lo privado, con lo que la afirmación: 
"lo personal es político", adquiere un contenido más 
profundo que lo que aparecía como una lema o consigna 
(28).

Dentro de esta realidad compleja y frente a nuevas 
formas de relaciones sociales y de concientización política 
¿qué pasará con las mujeres?.

Los resultados de todo proceso general de 
democratización depende en gran parte de las mujeres 
por su capacidad —reconocida por Castells— de 
estructurar grupos de base que articulan lo cotidiano y lo 
reivindicativo, "articulación que ha sido históricamente 
específica de la mujer" (29). Podemos agregar: esta 
articulación ha sido realizada por la mujer como una 
extensión "natural" de lo doméstico, como la responsable 
tradicional del consumo familiar.

El que la mujer pueda actuar como sujeto participante 
de su propia transformación, tanto en la realidad actual 
como en formas alternativas de vida comunitaria, depende 



de cómo se perciban a sí mismas, del grado de 
concientización acerca de su condición y del que tengan 
un interés particular en dar esa lucha.

Obviamente un cambio total a su situación no puede 
darse "desde arriba" ni desde el aislamiento de sus 
hogares.

En la situación histórica actual, resulta claro que la 
igualdad formal que se logró mediante las luchas de 
emancipación sostenida por las mujeres del siglo XIX, no 
fueron suficientes para alcanzar cambios sustanciales y, 
por el contrario se pusieron de manifiesto, de manera más 
evidente, las contradicciones de su posición, derivadas de 
desigualdades más profundas, que el derecho no podía 
resolver. Y esto porque no se puede ejercer un derecho o 
un poder, por quien no está consciente de la importancia 
de hacerlo. Basta recordar que la distinción por roles 
genéricos ha significado también la identificación de lo 
femenino con "valores inferiores" y lo masculino con 
"valores superiores". Y estos son valores profundamente 
internacionalizados en la sociedad, incluyendo a las 
propias mujeres.

El difícil proceso de concientización de las mujeres 
sobre su condición debe ser, por los tanto, acompañado 
de un necesario proceso de autoconfianza y 
autovaloración. El punto es a través de qué vías lograrlo.

Ha quedado demostrado que la incorporación de las 
mujeres a la producción social no es suficiente para 

superar su situación de subordinación en el plano 
doméstico, político ni sexual(30). Sin dejar de reconocer el 
hecho que, el salir de su aislamiento doméstico y lograr 
alguna mejora económica, pueden tener efectos positivos 
sobre la visión de su propio mundo confrontado con el 
exterior y sobre su sentido de autovaloración; 
circunstancias que pueden favorecer su concientización 
genérica.

Cuando se analiza la participación de las mujeres en 
luchas sociales, surgen consideraciones de indudable 
importancia en relación a su proceso de 
autodeterminación. El desarrollo de los movimientos 
urbanos populares —tanto en México como en otros 
países— muestran el potencial movilizador y militante de 
las mujeres (31). Sin embargo, aunque su presencia 
mayoritaria es reconocida y difundida por los medios de 
comunicación, su papel en estas luchas como en otras 
que se han dado a lo largo de la historia, es una historia 
anónima, insuficientemente conocida y explicada.

Cuando se vive en condiciones precaria (vecindades, 
asentamientos irregulares, como en la ciudad de México, 
por ejemplo), las mujeres enfrentan —por sus 
obligaciones domésticas tradicionales— la resolución de 
las carencias colectivas. En sus roles genéricos 
específicos, como "esposa", "madre", "hija", "ama de 
casa", se vinculan con lo público (entrevistas con 
autoridades, trámites y solicitudes ante oficinas y 
dependencias diversas del gobierno, manifestaciones). El 
involucramiento público rompe el aislamiento de las 
mujeres y la distinción entre lo público y lo privado tiende a 
esfumarse.

Para las mujeres participar en lo público significa 
relacionarse con la palabra, con la política, con el poder. 
Es relacionarse con otras mujeres y compartir las 
dificultades que trae consigo la participación pública: los 
conflictos familiares por sus ausencias de la casa, 
enfrentarse a las autoridades, vencer miedos para hablar 
en público; es aprender otro vocabulario y muchas cosas 
que ignoran (qué es una expropiación, cómo hacer un 

escrito) y en el caso de las luchas inquilinarias, conocer 
cuestiones legales y de procedimientos judiciales.

En torno a este proceso de aprendizaje, las mujeres van 
adquiriendo elementos de opinión propia que contribuyen 
a su proceso de autoconfianza y de compromiso con la 
lucha.

Donde hay poder —dice Foucault— hay resistencia. 
Las mujeres no ejercen el poder pero aprenden a resistirlo 
y a enfrentarlo (el del gobierno, el del marido).

La participación pública las confronta de manera más 
directa a su situación de desigualdad social. En primer 
término, por su pertenencia de clase; luego, por su 
condición de mujeres, en la medida que les permite verse 
a sí mismas, situación que se refuerza entre ellas en el 
proceso de la lucha.



La lucha pública les proporciona los elementos para su 
lucha privada, en lo personal. Llegan a construir se en 
transmisoras de los conocimientos adquiridos en la esfera 
pública y en agentes politizadores del marido, para que 
entienda las razones de la lucha y convencerlo de su 
participación.

Es incuestionable la importancia de la participación de 
las mujeres en las luchas sociales, en la medida que 
adquieren una concientización social, en la medida que 
adquieren una concientización social y política. En cuanto 
a su condición de subordinación específica es difícil 
estimar el grado real de conciencia logrado, aunque
pueden darse situaciones de renegociación del poder 
entre marido y mujer. En una perspectiva más amplia, este 
proceso depende tanto de los variados factores que 
pueden influir en el replanteamiento de las relaciones 
sociales, como de las características de las luchas y de 
sus objetivos, sean éstos de corto plazo que tiendan a 
expresarse en organizaciones coyunturales o en objetivos 
de mayor permanencia en relación con proyectos más 
amplios de cambio social.

NOTAS

1) Giménez Gilberto, "Poder, estado y discurso. Perspectivas Sicológicas 
y semiológicas del discurso político-jurídico", UNAM, México 1983.

2) Luporini Cesare, "Senderos interrumpidos y no interrumpidos en el último 
Althusser" en Discutir el Estado. Posiciones frente a una tesis de 
Louis Althusser. Folios Ediciones, México, 1982, p.p. 123.

3) El marxismo no ha desarrollado una teoría propiamente dicha del poder y 
sólo en tiempos recientes ha abordado este tema, acorde con una 
tendencia que se viene dando en campos ajenos a la tradición marxista, 
según lo señala: Dominique Lecourt, Disidence ou revolution, París, 
Maspero, 1978, pp. 71 y 55. cit. por Giménez Gilberto, p. 12. Dentro de la 
problemática del poder Marx utiliza el concepto de "autoridad" ("El 
Capital" III18, p. 1118).

4) Como lo señala Miriam Limociro Cardoso: "La generalidad de un 
concepto no vale por si misma, no es en si misma un principio de 
teorización. Su valor por el contrario, es su capacidad de discriminación 
de las diferencias esenciales que marcaron las particularidades, únicas 
formas en las cuales existen concretamente", cit. por Giménez G., p. 13.

5) Endholm F., Harris O. y Young K., "La conceptuallzación de la mujer", en
Estudios sobre la Mujer, Serle de Lecturas III, SPP, México, 1982.

6) Ibidem., p. 346.
7) Giménez Gilberto, op. cit., pp. 13.
8) Ibid., p. 13. En este sentido recordamos la definición de Marx Weber: 

"Poder significa la probabilidad de imponer la propia voluntad, dentro de 
una relación social, aún contra toda insistencia y cual quiera que sea el 
fundamento de esa probabilidad", Marx Weber, Economía y Sociedad,
FCE, Voi. 1, México, 1974, p. 43

9) Foucault Michel, Microfísica del poder Genealogía del Poder, No. 1, 
edic. La Piqueta, Madrid, 1978, p. 108.

10) Gimenéz Gilberto, op. cit., p. 27.
11) Pasquínela Carla, "Politicidad y autonomía de la sociedad civil" en

Discutir el Estado, op. cit., p. 117
12) Gimenéz Gilberto, op. cit., p. 27.
13) Pasquínela Carla, op. cit., p. 115.
14) Edholm F. et al., op. cit., p. 362
15) Stolcke Serena, "Los Trabajos de las Mujeres" en Sociedad, 

Subordinación y Feminismo, vol. III, ACEP, Colombia.
16) Cfr. Rubín G , "The Tralfic in Women" en Reiter (ed), 1975, cit. por 

Edholm F., Harris O. y Young K., "La Conceptualización de la Mujer", op. 
cit., p. 361.

Whitehead ha definido las relaciones de género predominantes como: 
"Formas históricas especificas que adoptan las relaciones entre hombres 
y mujeres en una sociedad dada". Varias autoras sostienen el enfoque 
relaciones de género/subordinación (en vez de la concepción 
patriarcalista) por que remite a una análisis histórico, específico, de las 
formas cambiantes de subordinación de la mujer y de los recíprocos 
condicionamientos que se dan en distintos contextos de las esferas 
productiva y reproductiva. Véase Roldán Martha, Informe de 
Investigación publicado por la O.I.T.: "Trabajo Asalariado y Condición de 
la Mujer Rural en un Cultivo de Exportación", WEP 10-4-02-24-1-86, 
agosto de 1981.

17) Edholm F. et. al., op. cit., p. 361.
18) Stolcke Verena, op. cit., p. 29.
19) Leacock, Eleanor, "Women's Status in Egalitarian Society: Implications 

for Social Evolution", en Current Antropology, vol. 19. 1978, cit. por 
Stolcke V., op. cit.

20) Gimenéz G„ op. cit., p. 23.
21) Foucault M., La Volonté de Savoir, Gallimard, París, 1976.
22) Giménez Gilberto, op. cit., p. 26.
23) Benería Lourdes, Sen G., "Desigualdades de clase y de género y el rol de 

la mujer en el desarrollo económico: implicaciones teóricas y prácticas", 
en Sociedad, Subordinación y Feminismo, op. cit.. p 69

24) Giménez G., op. cit. p. 26.
25) Habermas Jürgens "El fin de una utopia" en La Jornada Semanal, 

México, D.F., Febrero-26 de 1985.
26) Rovatti P.A., "Formas de la Subjetividad y Formas del Poder" en

Discutir el Estado. Posiciones frente a una Tesis de Louis 
Althusser, op. cit., p. 101.

27) Ha podido percibirse en el México contemporáneo que ante la magnitud 
del sismo ocurrido el 19 de septiembre de 1985 se suscitaron reacciones 
colectivas inusitadas de la sociedad civil basadas precisamente en la 
solidaridad. Estas experiencias no son analizadas en este trabajo porque 
fué escrito mucho antes de ocurrida la tragedia

28) Pasquinelli Carla, op. cit., p. 118.
29) Así lo expuso Castells Manuel en el Seminario que dictó sobre 

"Sociología Comparada de los Movimientos Sociales Urbanos , 
Universidad Autonóma de México, julio-agosto 1982.

30) Roldán Martha, op. cit.
31) Las reflexiones que se presentan en este punto y en los siguientes son 

parte de un trabajo de investigación que la autora realiza en for ma 
conjunta con Alejandra Massolo sobre "Las Mujeres en los Movimientos 
Sociales Urbanos de la Ciudad de México". Un primer avance de la 
investigación ha sido publicado por CEPAL, La Mujer en el Sector 
Popular Urbano Santiago de Chile, octubre, 984.




